
Na tradição da Kabbalah, tecnologia mística milenar, a narrativa da criação revela que, no princípio, Eva e

Adão eram seres revestidos de “Ohr Haganuz”: vestes de luz ou o estado natural do esplendor espiritual. Sem

forma definida, sua pele era transparente, composta de energia vital manifestada. Após o “pecado original”,

Gênesis 3:21 afirmou: “E fez o Senhor Deus túnicas de pele e os vestiu”. Deus lhes moldou em um corpo, com

“Kotnot ‘Or”: vestimentas de pele. Em hebraico, a palavra pele ,עור) or) acentua essa particularidade:

dependendo da grafia, pode significar tanto invólucro quanto luz, apresentando uma correspondência secreta

entre corpo e espírito. Derivada de peh-leh, traduz-se como algo maravilhoso, extraordinário, milagroso. Na

terminologia cabalística, “ki yafli” pode também referir-se à fonte, à porta da luz infinita, ao espelho do Criador

ou ao Kether, o nível mais alto da consciência.

A artista visual Diana Motta, que também tem formação como astróloga, e é aficionada por assuntos

metafísicos e espirituais, como o budismo, o taoísmo e a filosofia, dedica-se há mais de 17 anos ao estudo da

Kabbalah: uma sabedoria profunda, não dogmática, que até pouco tempo era apenas compartilhada com

homens, acima dos 40 anos. Dentro desse conhecimento, registrado em compêndios aramaicos como o Zohar,

a Kabbalah ensina, aos iniciados, que dez emanações, chamadas de Sefirot, estruturam a humanidade no

diagrama simbólico da Árvore da Vida. Em um ciclo contínuo, a parte inferior apresenta Malkuth, a esfera mais

terrena da existência, ou o Reino, enquanto o topo representa Kether, a coroa, passando no percurso da

evolução por outros estágios, como Chochma, Bina, Daat, Chessed, Guevura, Tipheret, Netzach e Yesod, este

último entendido como o fundamento que conecta nossa energia espiritual com o mundo físico.

PELE
Texto curatorial, por Marina Bortoluzzi



O processo artístico de Diana acompanha o fluxo do propósito da Kabbalah: esvaziar-se, despindo-se do

ego, para ser recipiente de luz, instrumento visceral a serviço do nosso Eu Superior ou de emissários espirituais,

como um depósito das bênçãos divinas. Sua batalha constante é a de confiar no mistério, ceder e retomar o

controle, permitindo que a magia adentre nessa entrega. A artista considera a pintura abstrata como uma prática

que favorece a expressão da compreensão cósmica, através do seu corpo. Ela se afasta da lógica racional e dá

margem para que o inusitado aconteça, com gestos de intenção, mas sem a obrigação de fazer sentido. Assim, a

pintura se revela.

Em uma metodologia similar à da artista sueca Hilma af Klint e próxima à da alemã, radicada nos Estados

Unidos, Agnes Pelton, Diana entende-se como um veículo desta canalização subliminar, absorvendo uma

experiência metafísica. Suas pinturas são produzidas em camadas que se cruzam, assim como suas leituras de

mapas astrais, nas quais percebe a sobreposição atemporal dos aspectos da vida. Muitas vezes, sem o bloqueio

da autocrítica e do julgamento, ela realiza desenhos automáticos mediúnicos, em pastel seco e oleoso sobre o

papel, como na série “Anthropophagic Metamorphosis”.

Outra técnica que utiliza é a do soak-stain (mancha por imersão), eternizada pela artista do Expressionismo

Abstrato, a americana Helen Frankenthaler, em que Diana derrama a tinta a óleo sobre a tela deitada, permitindo

que penetre nas fibras do tecido, como na obra “Birth Of The Moon”. Mas essa fluidez e suavidade líquida,

lembrando uma aquarela, aparece de modo mais evidente na série “Deep Thought”, onde a artista brasileira

combina bordado e caseína, técnica ancestral, datada do Antigo Egito, que aprendeu em seus mais de oito anos

de vivência nos Estados Unidos. A caseína consiste no uso da proteína do leite como aglutinante para os confere

uma textura aquosa e aveludada, emergindo um efeito de flutuação e luminescência. Em “Cisne”, Diana

acrescenta ainda o arquétipo do pássaro mágico, que na mitologia hindu, está associado à Sarasvati, a deusa da

arte, bem como a Brahma, deus criador do universo, símbolo da polaridade, da metamorfose e da transmutação.



Sua abstração espiritual — termo cunhado na minha pesquisa de mestrado — é pontuada por esses

simbolismos etéreos, formas de pureza que configuram estruturas amórficas e orgânicas, elaboradas a partir do

processo, da presença e da frequência a que são submetidas. Aqui também se desvela a pele da pintura. A

“carne” ou materialidade pictórica transmite, como postula Wassily Kandinsky em “Do Espiritual na Arte”, a

necessidade interior da artista. A epiderme translúcida de suas obras pode ser interpretada como a interface

entre o tangível e o invisível, metáfora do véu sutil entre o corpo físico e o mundo espiritual. No entanto, para

Diana, não interessa essa separação: ela não nega o corpo, tampouco o prazer. Para a artista, assim como na

visão cabalística, corpo e alma estão entrelaçados e caminham em sinergia. As 14 obras produzidas entre
2023 e 2024, expostas neste espaço e pela primeira vez no Brasil, envolvem também intensa libido
e sensualidade, em consonância com a espiritualidade.

A transcendência não consiste em eliminar a matéria. Diana Motta nos lembra sobre a
possibilidade de sermos criadoras e criadores das vestes que habitamos, tornando-nos mais
conscientes e confortáveis na nossa própria pele. A pele é o receptáculo da centelha divina,
fragmento da luz infinita inserida em cada um de nós. E a arte vai além do caráter de película: é
portal de conexão, canal por onde presenciamos esse milagre.

Marina Bortoluzzi
Curadora da mostra

Mestre em Estética e História pela USP/São Paulo


